
3

Tom Wohlfarth

›Genie in der Kunst des Lebens‹

Geschichte eines Goetheschen Gedankens

Wehrhahn Verlag



4

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im 
Internet über <http://dnb.ddb.de> abrufbar.

1. Auflage 2015
Wehrhahn Verlag

www.wehrhahn-verlag.de
Satz und Gestaltung: Wehrhahn Verlag 
Druck und Bindung: Inprint, Erlangen

Alle Rechte vorbehalten
Printed in Germany

© by Wehrhahn Verlag, Hannover
ISBN 978–3–86525–436–8



5

Inhaltsverzeichnis

I  	 Einleitung ............................................................................................. 7

II  	 Lebenskunst und Genie: Begriffsgeschichte bis Goethe ...................... 13

	 II 1 	 »Kunst des Lebens« in der Antike .............................................. 13
	 Glück und Tugend 13 – Die ›sokratische Wende‹ 15 – »Me-

dizin der Seele« 18 – Zusammenfassung 20

	 II 2  	Die Entwicklung des Geniebegriffs 
        		 im Kontext der Entwicklung des modernen Kunstbegriffs ......... 22

	 Genius und ingenium 22 – Imitation und Inspiration 24 
– Schöne Kunst 26 – »Moral Artist« 28 – Naturgenie und 
Originalgenie 30 – Autonomie und Anomie 32 – »Muster-
hafte Originalität« und ästhetische Unendlichkeit 33 – Zu-
sammenfassung 34

	 II 3  Der Lebenskunstdiskurs im späten 18. Jahrhundert ................... 35

III  	 Genie und Lebenskunst bei Goethe .................................................. 38

	 III 1	 Die Geniekonzeption in Goethes Frühwerk ............................... 38

	 III 2 	›Genie in der Kunst des Lebens‹ ................................................. 40
	 Aristokratische Ästhetik 40 – Sorgfalt und Bildung 44 – 

Lebenskunst und Dilettantismus 46

	 III 3	 Wilhelm Meisters theatralische Sendung .................................... 50
		  Theaterkunst und Lebenskunst 50 – Genie und Bildung 53

	 III 4	 Wilhelm Meisters Lehrjahre ...................................................... 56
	 Genie oder Leben 56 – Glück und Beruf 57 – Genie und 

Vernunft 60 – Naturell und Bildung 63 – Welt und Geld 
65 – Revolution und Reform 68 – Vorschein und Verleug-
nung 70 – Moralische und ästhetische Bildung 73 – Kind 
und Genie 74 – Lebenskunst und Vaterschaft 77 – Objekt-
sinn und Menschheitsbildung 80 – Harmonie und Spiel-
trieb 86 – Verstand und Charakter 90 – Zusammenfassung 
92



6

	 III 5	 Exkurs: Wirkungen der Lehrjahre – Lebenskunst und 
		  Genie in der Romantik und die Preußische Bildungsreform ...... 95

	 ›Leben und Genie ist eins‹ 95 – Bildungsideal und Verwirk-
lichung 97

	 III 6	 Wilhelm Meisters Wanderjahre oder die Entsagenden ............. 102
	 Soziales Genie, Vielseitigkeit und Einseitigkeiten 102 – 

›Strenge Kunst‹, Genie und Konvention 106 – Lebensret-
tungskunst, Genie und Glück 109 – Zusammenfassung 
113

	 III 7	 ›Natürliche Genialität‹ ............................................................. 115

IV  	 Schluss ............................................................................................. 120

	 IV 1 	Zusammenfassung .................................................................. 120

	 IV 2	 Ausblick: Genie und Lebenskunst bis heute ............................ 125
	 Genie und Utopie 125 – Wahnsinn und Methode 128 – 

Lebenskunsttechnik und Fundamentalethik 129 – Intelli-
genz und Kreativität 133 – Bildungssysteme und der eigene 
Weg 138

V  	 Anhang

     	 V 1  Literaturverzeichnis .................................................................. 143

     	 V 2  Siglenverzeichnis ...................................................................... 150

Danksagung ............................................................................................. 152



 
— 7 — 

 

I  Einleitung 

 
In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts steht das intellektuelle Leben in 
Deutschland eine Zeit lang derart im Zeichen eines bestimmten Begriffs, 
dass diese Periode, nämlich die des ›Sturm und Drang‹ etwa 1765 bis 1785, 
bis heute nach diesem Begriff auch »Genieperiode« oder »Geniezeit« genannt 
wird1. Der Begriff »Genie« ist in seiner langen Geschichte mit sehr unter-
schiedlichen Bedeutungen belegt worden. In der »Jugendbewegung« des 
Sturm und Drang prägt ihn zum einen das politische »Wunschbild absoluter 
Selbständigkeit« eines Bürgertums, das sich in den deutschen Ständestaaten 
vergeblich zu emanzipieren versucht. Diese Vorstellung verbindet sich mit 
dem »Sozialisationskonflikt« einer Jugend, die im Gedanken des ›Original-
genies‹ ihrem antinormativen Bedürfnis nach individueller emotionaler und 
ästhetischer Autonomie Ausdruck verleiht2. Im Zeichen einer ›grenzenlosen‹ 
Normüberschreitung wird der Geniebegriff schnell inflationär3. Zur selben 
Zeit, als Immanuel Kant sein ›kritisches‹ Unternehmen erst beginnt4, das 
dann schließlich auch zu dem Versuch führen wird, den Geniebegriff auf die 
»schöne Kunst« zu beschränken und seinen unendlichen kreativen Impuls an 
ein ›natürliches‹ Regelbewusstsein zu binden5, will auch Johann Wolfgang 
Goethe diesen Begriff schon durch den Ergänzungsbegriff der ›Bildung‹ im 
Zaum halten6. Zugleich aber erweitert er selbst ihn noch einmal innerhalb 

                                                        
1 Zeitgenössisch »Genieperiode«, heute eher »Geniezeit«. Vgl. Rudolf Hildebrand, Art. Geniepe-

riode (1884), in: Jacob Grimm/ Wilhelm Grimm, Deutsches Wörterbuch (DWB), Bd. 5, Mün-
chen 1984, 3450; Gero von Wilpert, Sachwörterbuch der Literatur, Stuttgart 1955, 571 (Art. 
Sturm und Drang); Joachim Ritter, Genie III., in: ders. u. a. (Hg.), Historisches Wörterbuch für 
Philosophie, 13 Bde., Basel 1971–2007, Bd. 3 (1974), 285–309, hier 292ff.; Eberhard Ortland, 
Genie, in: Karlheinz Barck u. a. (Hg.), Ästhetische Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sie-
ben Bänden, Stuttgart 2000–2005, Bd. 2 (2001), 661–708, hier 689ff. 

2 Ortland, 689f. 
3 Vgl. Johann Wolfgang Goethe, Dichtung und Wahrheit, 4.19 (1830/31), in: Goethes Werke. 

Hamburger Ausgabe in 14 Bänden (HA), hg. von Erich Trunz, vollst. neubearb. Aufl., Mün-
chen 1981, Bd. 10, 160f. 

4 Die erste Auflage der Kritik der reinen Vernunft erschien 1781. 
5 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft (1790), § 46, in: ders., Werkausgabe, hg. von Wilhelm 

Weischedel, Frankfurt a. M. 1974, Bd. 10, 241ff. 
6 Vgl. etwa Goethe an Friedrich Müller, 21. 6. 1781. 



 
— 8 — 

 

der ästhetischen Grenzen. Am 11. März 1781 schreibt Goethe über Johanna 
Luise von Werthern-Neunheiligen an Charlotte von Stein: »Was in ieder 
Kunst das Genie ist, hat sie in der Kunst des Lebens«7. Gemeint ist hier mit 
dieser Kunst zunächst eine besondere, höfisch geprägte Fähigkeit, mit Men-
schen umzugehen und »die Welt zu behandlen«. Eine soziale Kompetenz 
also, die aber mit ihrem Sinn für Einheit, Ganzheit und Angemessenheit 
auch dezidiert ästhetischen Kriterien zu folgen scheint. 

Der Begriff »Lebenskunst« ist zu dieser Zeit ebenfalls virulent (wenn 
auch weit weniger als der Geniebegriff). Wenn man ihn ernst nimmt, also 
nicht bloß metaphorisch verwendet, sondern ästhetisch konzipiert – wie 
man damals auch angefangen hat, es zu tun –, scheint es naheliegend, auch 
andere ästhetische Konzepte, wie eben das des Genies, auf ihn anzuwenden. 
Doch obwohl es um 1800 starke Überschneidungen zwischen Lebenskunst-
diskurs und ästhetischem, mithin Geniediskurs gibt, taucht überraschender-
weise (beinahe) nirgendwo sonst eine vergleichbar enge Verbindung beider 
Begriffe auf, wie in Goethes Brief – auch nicht bei Goethe selbst8. Ebenso 
rar sind allerdings auch Rezeption und Kommentare, geschweige denn eine 
konzeptionelle Untersuchung jener, wie man wohl sagen darf, singulären 
Formulierung Goethes9. Diese Lücke möchte die vorliegende Arbeit ein 
Stück weit ausfüllen. 

Zwei mögliche negative Gründe für jene Singularität, sowohl bezüglich 
Goethe als auch seiner Rezeption, seien hier schon angedeutet: Zum einen 
ist das eine inhärente begriffliche Spannung jener Formulierung ›Genie in 
der Kunst des Lebens‹. Der Geniebegriff scheint hier, wie häufig, überragen-
de Fähigkeiten zu bezeichnen, die nicht jeder hat und die auch nicht lernbar 
sind, auf einem Gebiet, das darum nicht jedem zugänglich ist. Diese exklusi-
ve Dimension passt zwar zum aristokratischen Horizont der Lebenskunst in 
Goethes Brief, aber nicht zu ihrer sonstigen Begriffsgeschichte. Denn »Le-

                                                        
7 Briefe Goethes werden, sofern nicht anders angegeben, zitiert nach: Goethes Briefe und Briefe an 

Goethe. Hamburger Ausgabe in 6 Bänden (HAB, 1962–1969), hg. von Karl Robert Mandelkow, 
München 1988. 

8 Vgl. Ortland, 696f. Eine einzige vergleichbare Stelle findet sich bei Wilhelm von Humboldt, 
Geschichte des Verfalls und Unterganges der griechischen Freistaaten (entst. 1807, ersch. erst 1896), 
in: Wilhelm von Humboldts gesammelte Schriften (GS), 17 Bde., hg. von der Königlich Preussi-
schen Akademie der Wissenschaften, Berlin 1903–1936, Bd. 3, hg. von Albert Leitzmann 
(1904), 171–218, hier 198f. Siehe dazu unten, III 5. 

9 Nachweise dazu unten, III 2. 



 
— 9 — 

 

benskunst« (ars vitae /vivendi, téchnê perì bíon) ist seit der Antike als die zum 
individuellen Glück (eudaimonía) führende Betätigung der Tugend (aretê) 
ein Gebiet, das prinzipiell jedem zugänglich ist, und auf dem prinzipiell 
jeder erfolgreich sein kann und soll: für das daher die Vorstellung vom prin-
zipiellen Vorrang einiger weniger vor allen anderen unangemessen wäre. 
Damit enthält die Verbindung beider Begriffe eine Spannung, die auch 
einmal im Geniebegriff selbst lag: in der Spannung zwischen Individualität 
und Pluralität10. Diese begriffliche Spannung aber mag Goethe beim Ver-
such, in seinem Werk, auch in seinen Bestimmungen des Geniebegriffs 
selbst, die Spannungen im Verhältnis von Individuum und Gesellschaft wie 
auch von Adel und Bürgertum auszugleichen, als zusätzliche Erschwernis 
empfundenen und sie daher in der Folge vermieden haben. Außer durch 
diese Vermeidung dürfte zum anderen die Rezeption von Goethes einmali-
ger Formulierung dadurch behindert worden sein, dass Goethes Briefe an 
Charlotte von Stein, damit auch der oben zitierte, erst 1848 veröffentlicht 
worden sind11, zu einer Zeit, als sich Genie- und Lebenskunstdiskussion 
schon wieder stark gewandelt hatten, aber auch die Goetherezeption in ge-
wisser Weise festgeschrieben war. Für progressive, gar egalitaristische Gesell-
schaftstheorien kam Goethe, aber auch der Geniebegriff überhaupt, als Be-
zugspunkt eher weniger infrage. 

Doch entgegen jener zum Lebenskunstbegriff in Spannung stehenden 
Verwendung in Goethes Brief wurde auch der Geniebegriff immer wieder 
zumindest ansatzweise »egalitär« konzipiert12, wie es auch seine lateinischen 
Wurzeln in der genius-Vorstellung und im Begriff ingenium, also einer je-
weils allen Menschen zukommenden Schutzgottheit bzw. (mentalen) Kon-
stitution, vermuten lassen. Und umgekehrt steht am Anfang der Geschichte 
der Lebenskunst in der griechischen Philosophie zugleich Platons Vorstel-
lung einer Naturbegabung des Philosophen13 sowie seine Konzeption vom 
daimónion des Sokrates, einer persönlichen, allein Sokrates zugeschriebenen 

                                                        
10 Vgl. Ortland, 671. 
11 Goethe’s Briefe an Frau von Stein aus den Jahren 1776 bis 1826, hg. von Adolf Schöll, Bde. 1 u. 

2, Weimar 1848. 
12 Ortland 667, vgl. 669. 
13 Vgl. Peter Stemmer, Tugend. I. Antike, in: Ritter u. a., Bd. 10 (1998), 1532–1548, hier 1538, 

in Anm. 61 zahlreiche Nachweise aus Platons Politeia. 



 
— 10 — 

 

göttlichen Stimme, die ihm auf seinem Weg als Philosoph Beistand leistet14, 
was ihn auf gewisse Weise auch in die Nähe der – freilich ihrerseits extrem 
abgewerteten – »gotterfüllten« Dichter (éntheoi)15 zu rücken scheint. So 
wirkt es auch lohnend, im Lebenskunst- wie im Geniediskurs nach Ähnlich-
keiten zum jeweils anderen zu suchen. Denn letztlich ist es wohl doch erst 
Kant, der das Genie rigoros auf die schöne Kunst begrenzt, weil seiner uner-
schöpflichen Produktivität nur die Unendlichkeit der ästhetischen Anschau-
ung entspreche, die im Kunstwerk so »unerschöpflich ist wie die Welt sel-
ber«16. Dabei scheint aber diese Art struktureller Analogie zwischen Kunst-
werk und Welt gerade eine Übertragungsmöglichkeit des Genies zuzulassen: 
die von der Unendlichkeit der ästhetischen Ideen auf die Unendlichkeit des 
Lebens selbst. Eben eine solche Analogie ist wohl auch grundlegend für den 
modernen Gedanken einer »Kunst des Lebens« bei Goethe, Schiller, Wil-
helm von Humboldt, Novalis und Friedrich Schlegel. In dem Maß, in dem 
das Leben prinzipiell strukturanalog zu einer Kunst verstanden wird, wird 
auch das Genie zu einer allgemeinen, ja potenziell egalitären anthropologi-
schen Kategorie. 

Die am besten und umfangreichsten kommentierte Ausgabe von Goe-
thes Briefen, die Frankfurter Ausgabe, beschränkt zwar ihren Kommentar 
zur oben zitierten Passage auf die »Kunst des Lebens« und übergeht mit 
deren »Genie« die anscheinende Einmaligkeit dieser Wendung17. Aber sie 
weist dafür auf Wilhelm Meisters Lehrjahre hin, einen Roman, der in der Tat 
seit seinem Erscheinen 1794–96 explizit mit »Lebenskunst« in Verbindung 
gebracht wird18 und diese auf den ersten Blick gerade vom Anspruch auf 
(künstlerisches) Genie abzugrenzen scheint. Der Ursprung aber dieses Ro-
mans liegt in der Geniezeit des Sturm und Drang19, und seine frühere Fas-

                                                        
14 Vgl. besonders Platon, Apologie, 31d. Platon wird unter Angabe der Stephanus-Zahlen zitiert 

nach: Platon, Werke in acht Bänden, griech./dt., hg. von Gunther Eigler, Darmstadt 2011. 
15 Platon, Ion, 533e. 
16 Karl Jaspers, Die großen Philosophen. Erster Band (1957), München 1997, 505. 
17 Vgl. Hartmut Reinhardt, Kommentar zu: Goethe, Das erste Weimarer Jahrzehnt. Briefe, Tagebü-

cher und Gespräche vom 7. November 1775 bis 2. September 1786, in: ders. Sämtliche Werke, 
Briefe, Tagebücher und Gespräche. Vierzig Bände, Frankfurter Ausgabe (FA), hg. von Hendrik 
Birus u. a., Frankfurt a. M. 1985–2013, Bd. 29 (1997), 928ff. 

18 Vgl. W. v. Humboldt an Goethe, 24. 11. 1796, in: HA 7, 660; Friedrich Schlegel, Über 
Goethe’s Meister (1798), in: ebd., 661–677, hier 663, 666, 669, 675. 

19 Wilhelm Voßkamp vermutet, dass seine Konzeption eventuell sogar bis 1773 zurückreicht: 



 
— 11 — 

 

sung, Wilhelm Meisters theatralische Sendung, hat einen Genie-Anspruch für 
ihren Helden noch deutlich vertreten20. Träumt Wilhelm in den Lehrjahren 
zwar zu Unrecht anfangs noch vom genialen Künstlerdasein und gewahrt 
erst allmählich das Fehlen seines Kunstgenies, gerät ihm seine Kunst doch 
zum Übungsplatz des Lebens, und er selbst wird von seinen ersten Interpre-
ten als Lebenskünstler honoriert. Ironisieren aber zugleich die Lehrjahre 
dezidiert die Vorstellung, die ›Kunst des (Lebens-)Glücks‹ (vgl. L 72)21 sei 
wirklich gezielt erlernbar, wird in Wilhelm Meisters Wanderjahren sein 
Handwerk des Wundarztes als Lebensrettungskunst zum Paradigma von 
(sozialer) Genialität buchstäblich im Horizont menschlicher Unsterblichkeit. 

Ich möchte nun zunächst kurz die jeweilige Geschichte der Begriffe »Le-
benskunst« (bzw. »Kunst des Lebens«) und »Genie«, beginnend mit dem 
älteren, bis hin zu Goethe, auf eventuelle implizite – oder gar explizite – 
Verbindungen und Zusammenhänge beider untersuchen. Dabei wird es also 
bei der Lebenskunst vor allem um den spezifisch künstlerisch-ästhetischen 
Aspekt und um den von eventuellen Begabungsunterschieden in ihr gehen; 
beim Genie dagegen eben darum, was über die Ästhetik im engeren Sinn, 
aber auch darum, was über den Aspekt der Ausnahmebegabung hinausgeht. 
Dies kann freilich auf dem verhältnismäßig engen Raum dieser Arbeit nur 
vorwiegend kursorisch geschehen und soll hier letztlich vor allem zur Vorbe-
reitung des Hauptteils meiner Untersuchung dienen. In diesem werde ich 
dann den beiden Begriffen, Genie und Lebenskunst, und natürlich beson-
ders ihrer Verbindung, im Werk Goethes, vornehmlich in jenem zitierten 
Brief und in den Wilhelm Meister-Romanen, zuletzt aber auch noch in ei-
ner ›naturwissenschaftlichen‹ Reflexion, nachgehen. Dazwischen wird ein 
Exkurs die Folgen der Lehrjahre auf die Lebenskunst- und Geniediskussion 
vor allem in der Romantik behandeln und, ausgehend von Wilhelm von 
Humboldts Positionen, einen Blick auf die Preußische Bildungsreform An-
fang des 19. Jahrhunderts werfen, um so zugleich den historischen Abstand 
zwischen Lehr- und Wanderjahren zu verdeutlichen. Nach einer ausführli-

                                                                                                                        
Kommentar zu Wilhelm Meisters theatralische Sendung, in: FA 9 (1992), 1127–1225, hier 1134. 

20 Vgl. etwa Michael Beddow, Goethe on Genius, in: Penelope Murray (Hg.), Genius. The history 
of an idea, Oxford 1989, 98–112, hier 105; Kristina Skorniakova, Moderne Transzendenz. Wie 
Goethes Wilhelm-Meister-Romane Sinn machen, Leipzig 2010, 29ff. 

21 Zitate aus Wilhelm Meisters Lehrjahre, in: HA 7, 7–610, werden mit der Sigle L im Haupttext 
nachgewiesen.  



 
— 12 — 

 

chen Zusammenfassung werde ich schließlich noch einen Ausblick auf die 
weitere Entwicklung von Genie- und Lebenskunstkonzeptionen bis in die 
Gegenwart wagen und ihre Bezüge zu Goethe andeuten. 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


